
                                      KEAGAMAAN: JURNAL PENGABDIAN MASYARAKAT 

                                                  Vol. 6, No. 3, Desember 2025  Hal. 305- 311  

                                                  e-ISSN: 2774-7964 

  

       

Membangun Harmoni Pluralis: Implementasi Moderasi Beragama melalui 

Participatori Action Research 

 

Ifah Rofiqoh1*, Nur Wening2 
1,2Universitas Teknologi Yogyakarta 

Email: ifah.rofiqah@uty.ac.id 

 

ABSTRACT 
Religious moderation is an important aspect in the life of a pluralist and diverse society. Religious 

moderation is an approach that emphasizes the importance of a middle attitude in religion, namely not 

overdoing it and not neglecting it. Religious moderation also prioritizes tolerance, understanding and 

respect for religious and cultural differences in religion and culture. The purpose of community service is 

to improve participants’ understanding and attitudes toward tolerant and harmonious value in a 

sustainable manner.  The method for implementing service activities uses Participatory Action Research 

(PAR). The initial steps taken by the service were observation and interviews. Next, carry out workshops 

and mentoring, finally carry out evaluations. The evaluation results showed that the participants 

participated actively in all activities, during group discussions they also received feedback, at the end of 

the activity there was an increase in their understanding and attitudes towards the values of religious 

moderation.  By prioritizing a tolerant attitude, avoiding extremism, and prioritizing interreligious and 

cultural dialogue, it is hoped that a peaceful and harmonious society will be created. The implementation 

of religious moderation must be carried out continuously through studies, family education, social and 

cultural activities, and the use of media. 
 

Keywords: peace and harmony, religious moderation, Participatory Action Research, tolerance.  

 

ABSTRAK 
Moderasi beragama menjadi salah satu aspek penting dalam kehidupan masyarakat yang pluralis dan 

majemuk. Moderasi beragama adalah pendekatan yang menekankan pentingnya sikap tengah dalam 

beragama, yaitu tidak berlebihan dan tidak mengabaikan. Moderasi beragama juga mengedepankan 

toleransi, pengertian, dan penghargaan terhadap perbedaan agama dan budaya.  Tujuan pengabdian 

untuk meningkatkan pemahaman dan sikap peserta terhadap nilai-nilai toleran dan harmonis secara 

berkelanjutan. Metode pelaksanaan kegiatan pengabdian dengan menggunakan Participatory Action 

Research (PAR). Langkah awal yang dilakukan pengabdi adalah  observasi dan wawancara. Selanjutnya 

melakukan workshop serta pendampingan, terakhir melakukan evaluasi. Hasil evaluasi menujukkan bahwa 

para peserta berpartisipasi aktif dalam semua kegiatan, saat diskusi kelompok juga mendapatkan umpan 

balik, pada akhir kegiatan ada peningkatan pemahaman dan sikap mereka terhadap nilai-nilai moderasi 

beragama.  Dengan mengedepankan sikap toleran, menjauhi ekstremisme, dan mempromosikan dialog 

antaragama dan budaya, diharapkan tercipta masyarakat yang damai dan harmonis. Implementasi 

moderasi beragama harus dilakukan secara berkelanjutan melalui kajian, pendidikan keluarga, kegiatan 

sosial dan budaya, serta pemanfaatan media.  

 

Kata Kunci: damai dan harmonis, moderasi beragama, Participatory Action Research, toleran 

 

 

PENDAHULUAN 

Moderasi beragama menjadi salah satu aspek penting dalam kehidupan masyarakat yang pluralis dan 

majemuk, seperti di Indonesia. Kota Yogyakarta, dikenal sebagai kota pendidikan dan budaya, memiliki 

keragaman agama dan budaya yang sangat kaya. Dalam konteks ini, peran Muslimat Nahdlatul Ulama (NU) 

sangat signifikan dalam mempromosikan moderasi beragama. Muslimat NU sebagai organisasi sayap 

perempuan NU, memiliki potensi besar untuk menyebarkan nilai-nilai moderasi beragama kepada 

masyarakat, khususnya di kalangan keluarga dan komunitas. Moderasi beragama adalah pendekatan yang 

mailto:ifah.rofiqah@uty.ac.id


Jumat Keagamaan: Jurnal Pengabdian Masyarakat  

Vol.6 No.3 Desember 2025 
 

 

 

menekankan pentingnya sikap tengah dalam beragama, yaitu tidak berlebihan dan tidak mengabaikan. 

Moderasi beragama juga mengedepankan toleransi, pengertian, dan penghargaan terhadap perbedaan 

agama dan budaya (Akhmadi, 2019). Dalam konteks Islam, moderasi beragama disebut juga dengan 

"wasatiyyah" yang berarti sikap pertengahan atau moderat (Abbas & Afifi, 2021; Aziz et al., 2019). 

Urgensi moderasi beragama secara khusus bagi Muslimat NU adalah, 1) Membangun Keluarga 

Harmonis: Muslimat NU memiliki peran penting dalam mendidik anak-anak dan membentuk karakter 

keluarga. Dengan menanamkan nilai-nilai moderasi beragama, diharapkan dapat menciptakan keluarga 

yang harmonis dan toleran. 2) Menguatkan Komunitas: Moderasi beragama dapat memperkuat ikatan sosial 

dalam komunitas, sehingga tercipta lingkungan yang damai dan rukun. 3) Menjaga Persatuan Bangsa: 

Sebagai bagian dari masyarakat Indonesia, Muslimat NU memiliki tanggung jawab untuk menjaga 

persatuan dan kesatuan bangsa dengan mengedepankan sikap moderat dalam beragama.  

Moderasi beragama bertujuan 1) Meningkatkan Toleransi: Mendorong sikap saling menghargai dan 

menghormati perbedaan agama dan budaya dalam kehidupan sehari-hari. 2) Menghindari Ekstremisme: 

Menjauhkan diri dari sikap-sikap ekstrem yang dapat memecah belah masyarakat dan merusak 

keharmonisan. 3) Menutamakan Dialog: Meningkatkan dialog antaragama dan budaya untuk membangun 

pemahaman bersama dan mengatasi prasangka. 

Yogyakarta, dengan segala kekhasannya sebagai kota budaya dan keagamaan yang istimewa, 

menjadi magnet kajian mendalam tentang pengelolaan toleransi di tengah keberagaman pluralis, di mana 

hadirnya pusat-pusat studi keagamaan seperti UIN Sunan Kalijaga yang mewakili Islam, Universitas Sanata 

Dharma dan Universitas Kristen Duta Wacana untuk pendidikan Kristen, serta khazanah kuat kultur 

Kejawen melalui paguyuban penghayat kepercayaan, menciptakan akulturasi harmonis antara budaya Jawa 

dan Islam yang diwarisi dari Kerajaan Mataram. Keberagaman ini bukan sekadar potensi konflik, 

melainkan modal sosial berharga yang memperkaya kesejahteraan sosial warga melalui ruang hidup 

berdampingan yang relatif damai tanpa eskalasi gesekan, didukung oleh kearifan lokal, norma-norma 

gotong royong, dan figur sentral Sultan Yogyakarta sebagai penjaga toleransi yang disegani. Meskipun 

sesekali muncul praktik intoleransi seperti kasus pelarangan warga beda agama pada 2018 atau fenomena 

klithih di kalangan remaja, Yogyakarta unggul dalam meresponsnya melalui alat hukum, dialog antarpihak, 

dan kolaborasi pemerintah, masyarakat, tokoh agama, NGO, serta pemerhati keagamaan, yang secara 

berkelanjutan meminimalisir potensi konflik sambil memperkuat pilar-pilar jangkar toleransi; dengan 

demikian, kota ini tetap menjadi teladan model pengelolaan keragaman berbasis kearifan lokal, menjaga 

keutuhan NKRI melalui semangat asas bersama dan kepentingan kolektif yang menginspirasi. 
 

METODE 
Metode pelaksanaan kegiatan pengabdian dengan menggunakan Participatory Action Research (PAR) 

dengan tujuan untuk mendorong aksi tranformatif dengan melibatkan sebanyak mungkin warga atau 

anggota komunitas (Rofiqoh & Zulhawati, 2020). Metode ini dipilih bertujuan untuk memberikan 

penguatan nilai-nilai moderasi beragama untuk  Muslimat NU Kota Yogyakarta.  Nilai moderasi beragama 

yang nantinya diimplementasikan sesuai dengan arahan dari Kementerian Agama Republik Indonesia 

(Abdullah et al., 2023; Kementerian, 2019) diantaranya toleransi, anti kekerasan, patriotisme dan 

menghargai kearifan lokal.  

Lokasi pengabdian dilaksanakan di Pondok Pesantren Nurul Ummah Putri Kotagede Yogyakarta 

yang dihadiri 150 anggota Muslimat NU dari 14 Kemantren se Kota Yogyakarta. Teknik pengambilan data 

dengan melakukan observasi kebutuhan Muslimat NU dan wawancara serta diskusi dengan pengurus 

Muslimat NU Kota Yogyakarta untuk mengetahui kebutuhan dalam mengimplementasikan moderasi 

beragama. Selanjutnya dilakukan pendampingan dan diskusi kepada peserta sebagai bahan data dalam 

implementasi nilai moderasi beragama. Tahap terakhir adalah evaluasi kegiatan.  

Langkah-langkah pelaksanaan kegiatan pengabdian dengan menggunakan PAR adalah: 1) membuat 

rencana pengabdian dengan melakukan analisis kebutuhan dengan cara observasi dan wawancara. 2) 

Pelaksanaan kegiatan dengan aksi nyata memberikan penguatan dalam bentuk workshop serta 

pendampingan kepada Muslimat NU Kota Yogyakarta dengan mengundang pemateri yang ahli di bidang 

nya. 3). Pendampingan dan diskusi berkaitan dengan implementasi nilai-nilai moderasi. 4). Evaluasi 

kegiatan dilakukan dengan memberikan kesempatan peserta untuk memberikan umpan balik tingkat 

pemahaman Muslimat NU terhadap materi nilai-nilai moderasi beragama. Tahap pendampingan dan 

evaluasi hanya di ambil sampel di dua kemantren yaitu Umbulharjo dan Kotagede dengan alasan letak 

geografis yang berdekatan. 

 



Jumat Keagamaan: Jurnal Pengabdian Masyarakat  

Vol.6 No.3 Desember 2025 
 

 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 
Workshop moderasi beragama adalah kegiatan pelatihan yang bertujuan untuk meningkatkan pemahaman, 

keterampilan, dan komitmen peserta dalam menerapkan nilai-nilai moderasi beragama di lingkungan 

mereka. Workshop ini melibatkan diskusi interaktif, latihan, dan pembelajaran kolaboratif yang berfokus 

pada upaya menciptakan masyarakat yang toleran, damai, dan harmonis (Masyhur et al., 2024; Nurfitria, 

2023).  

Pada tahap perencanaan pengabdian ini dibutuhkan 1) media yang mudah dipahami untuk 

mempermudah memahami materi tentang toleransi, percaya diri, anti kekerasan, cinta tanah air dan 

mengenal budaya lokal agar mudah mengingat dengan cara praktek langsung implementasi, 2) Materi 

toleransi diberikan agar mitra menghargai perbedaan dan menerima keberagaman dalam kehidupan 

bermasyarakat. Melalui kegiatan diskusi kelompok dan permainan peran, mitra akan belajar bagaimana 

cara menghargai pendapat orang lain meskipun berbeda. Percaya diri diberikan agar mitra menjadi individu 

yang mandiri dan mampu berkontribusi dalam masyarakat. Anti kekerasan adalah sikap menolak segala 

bentuk kekerasan baik fisik maupun verbal. Mitra belajar mengenali tanda-tanda kekerasan dan cara 

menghadapinya melalui simulasi dan permainan edukatif. Cinta tanah air adalah rasa bangga dan sayang 

terhadap negara kita. Untuk memperdalam rasa cinta tanah air, mitra dikenalkan sejarah, produk-produk 

tinggalan kerajaan dan keindahan serta kenyamanan Kota Yogyakarta.  Mengenal budaya lokal adalah 

langkah penting untuk menjaga identitas dan warisan budaya.  

Pada tahap kegiaatan pengabdian kepada masyarakat ini untuk memudahkan pemahaman, saat 

pendampingan pengabdi menggunakan berbagai alat bantu visual infografis dan simulasi. Infografis akan 

menampilkan informasi secara ringkas dan menarik.  Simulasi akan membantu mitra mengaplikasikan teori 

dalam situasi nyata, seperti simulasi negosiasi untuk mengajarkan toleransi atau latihan berbicara di depan 

umum untuk meningkatkan percaya diri. Pengabdi juga mengadakan diskusi kelompok untuk membahas 

dan merefleksikan materi yang telah dipelajari. Dalam diskusi ini, ibu-ibu bisa saling berbagi pengalaman 

dan mendapatkan dukungan satu sama lain. Selain itu, pengabdi menyediakan pendampingan dari fasilitator 

yang berpengalaman untuk membantu dalam proses belajar.  

Materi tentang konsep dasar moderasi beragama berisi tentang; pengertian moderasi beragama yaitu 

pendekatan dalam kehidupan beragama yang mengutamakan sikap tengah (wasathiyyah), seimbang, dan 

tidak ekstrem, baik dalam keyakinan maupun Tindakan (Abbas & Afifi, 2021; Putri & Fadlullah, 2022). 

Moderasi beragama menekankan pada sikap toleransi, keterbukaan, dan kerukunan antarumat beragama 

(Fitriani, 2020). Makna Moderasi adalah “moderat” yang berarti tidak berlebihan atau tidak ekstrem. Dalam 

konteks beragama, moderasi beragama berarti menjalankan ajaran agama dengan seimbang, menghindari 

fanatisme, dan menekankan pada prinsip-prinsip kedamaian dan persatuan (Rizal & Kharis, 2022). Prinsip-

prinsip dalam moderasi beragama adalah: toleransi yaitu menghormati perbedaan agama, keyakinan, dan 

budaya tanpa menghakimi atau memaksakan pandangan pribadi kepada orang lain, dialog antaragama 

dengan membangun komunikasi yang saling menghargai dan memahami dengan orang yang berbeda 

agama, guna menciptakan keharmonisan sosial, menenjauhi ekstremisme dengan menjauhi paham-paham 

yang berlebihan atau radikal yang bisa merusak harmoni sosial dan kehidupan beragama yang damai dan 

mengedepankan nilai-nilai keadilan dalam setiap interaksi antar individu atau kelompok, tanpa 

membedakan agama atau latar belakang (Vinkasari et al., 2020). 

Tahap evaluasi bertujuan untuk memastikan bahwa kegiatan moderasi beragama yang telah 

dilaksanakan mencapai tujuan yang diinginkan dan memberikan dampak positif bagi para peserta. Hasil 

evaluasi menunjukkan bahwa para peserta berpartisipasi aktif dalam semua kegiatan, saat diskusi kelompok 

juga mendapatkan umpan balik, pada akhir kegiatan ada peningkatan pemahaman dan sikap mereka 

terhadap nilai-nilai moderasi beragama hal ini dapat dilihat dari hasil pre test dan post test berikut:. 

Pada Tabel 1, ada empat instrumen dasar moderasi beragama yang digunakan tim pengabdi yaitu toleransi, 

dialog antaragama, menjauhi ekstremisme dan keadilan social (Ali, 2017; Krismiyanto & Kii, 2023). 

Berikut adalah dimensi dari empat instrumen terkait moderasi beragama:.  

 

Tabel 1 Instrumen Pre-Test Mitra Sasaran 

   No Moderasi beragama  Uraian 

1 Toleransi  Penghargaan perbedaan, Sikap terbuka terhadap perbedaan, Tidak 

memaksakan keyakinan, Hubungan sosial yang harmonis.    

2 Dialog antaragama Komunikasi efektif, Keterbukaan dan transparansi, Kerja sama dan 

kolaborasi, Pemahaman lintas agama, Penghormatan dalam dialog 



Jumat Keagamaan: Jurnal Pengabdian Masyarakat  

Vol.6 No.3 Desember 2025 
 

 

 

3 Menjauhi ekstremisme  Pemahaman keagamaan yang seimbang, Sikap anti-kekerasan, Kritis 

terhadap narasi ekstremis, Pemberdayaan komunitas, Pemantapan nilai 

toleransi. 

4 Keadilan sosial Persamaan hak dan kewajiban, Perlindungan terhadap hak minoritas, 

Kesejahteraan bersama, Pemberantasan diskriminasi, Keadilan 

distribusi, Penegakan hukum yang adil 

 

Data diolah dengan membuat rata-rata tingkat capaian responden. Metode rata-rata tertimbang Tingkat 

Capaian Responden (TCR) digunakan oleh pengabdi untuk mengakumulasi jawaban responden terhadap 

seluruh indikator dalam kuesioner pengabdian (Riduwan, 2007). Kriteria TCR diklasifikasikan dari tidak 

baik sampai ke sangat baik.  Analisis ini bermaksud untuk menggambarkan karakteristik masing-masing 

intrumen. Dengan cara menyajikan data ke dalam tabel distribusi frekuensi dan menghitung nilai rata-rata 

tertimbang tingkat pencapaian responden (TCR) serta menginterpretasikannya. Untuk mencari tingkat 

pencapaian jawaban responden digunakan rumus berikut:  

                       𝑇𝐶𝑅 =  
Skor maksimum−skor minimum  

Jumlah kelas 
  =  

4−1 

5 
= 0,6 

TCR = tingkat pencapaian jawaban responden diklasifikasikan sesuai pada tabel 2 berikut: 

 

Tabel 2 Tingkat Capaian Responden 

No Tingkat Capaian Responden (TCR) Kriteria 

1 1,00 - 1,60 Tidak Baik 

2 1,61 – 2,21 Kurang Baik 

3 2,22 – 2,82 Cukup Baik 

4 2,83 – 3,43 Baik 

5 3,44 – 4,00 Sangat Baik   

 

Hasil analisis deskriptif tanggapan responden terhadap setiap indikator kuesioner adalah baik kecuali pada 

dialog antaragama cukup baik.  Indikator distribusi keadilan sosial sangat baik.  

Secara keseluruhan hasil kuesioner tentang moderasi beragama adalah baik, secara rinci hasilnya dapat 

dilihat pada tabel 3 berikut:  

 

Tabel 3 Rata-rata Pre Test Tingkat Capaian Responden 

Indikator 

 

Kode Indikator Distribusi Frekuensi 

(Skala Likert) 

Nilai 

TCR 

Rata-rata 

tertimbang 

1 2 3 4   

Toleransi T1 0 15 8 7 82 2,73 

T2 0 3 19 8 95 3,17 

T3 1 2 15 12 98 3,27 

T4 0 8 17 5 87 2,90 

Dialog antaragama D1 3 8 16 3 79 2,63 

D2 1 11 14 4 81 2,7 

D3 0 14 9 7 83 2,77 

D4 2 9 14 5 82 2,73 

D5 5 9 14 2 73 2,43 

Menjauhi 

ekstremisme 

E1 2 0 12 16 102 3,4 

E2 0 15 8 7 82 2,73 

E3 0 3 19 8 95 3,17 

E4 1 4 16 9 93 3,1 

E5 0 8 17 5 87 2,9 

Keadilan sosial K1 2 0 18 10 96 3,2 

K2 1 2 14 13 99 3,3 

K3 0 2 6 22 110 3,67 

K4 3 2 13 12 94 3,13 

K5 2 0 14 14 100 3,33 

K6 2 0 12 16 102 3,4 



Jumat Keagamaan: Jurnal Pengabdian Masyarakat  

Vol.6 No.3 Desember 2025 
 

 

 

 Rata-rata 3,03 

Kriteria Baik 

 

Hasil Post-Test Moderasi Beragama tersaji pada tabel 4 menunjukkan peningkatan, hasil yang cukup baik 

pada D4 dan D5 yaitu pernyataan tentang dialog pemahaman lintas agama dan tentang penghormatan dalam 

dialog. Hal ini menunjukkan perlunya peningkatan dialog antar umat beragama bagi anggota Muslimat NU. 

Hasil ini menunjukkan bahwa anggota Muslimat NU memahami konsep-konsep seperti toleransi, percaya 

diri, anti kekerasan, cinta tanah air, dan mengenal budaya lokal. Mitra juga mampu menerapkan materi 

yang telah dipelajari dalam kehidupan sehari-hari, seperti mengatasi konflik secara damai atau 

menunjukkan rasa cinta tanah air melalui tindakan nyata. Mitra juga memiliki perubahan sikap dan perilaku 

peserta sebelum dan sesudah mengikuti kegiatan, khususnya dalam hal toleransi terhadap perbedaan dan 

penolakan terhadap kekerasan. Terakhir mitra merasa puas terhadap kegiatan yang dilaksanakan, termasuk 

metode penyampaian, media yang digunakan, dan fasilitas yang disediakan. Dengan melakukan evaluasi 

yang komprehensif, diharapkan kita dapat memastikan bahwa kegiatan moderasi beragama ini tidak hanya 

memberikan pengetahuan, tetapi juga mendorong perubahan positif dalam sikap dan perilaku peserta, serta 

memperkuat hubungan harmonis dalam masyarakat. 

 

Tabel 4 Rata-rata Post Test Tingkat Capaian Responden 

 

Indikator 

 

Kode 

Indikator 

Distribusi Frekuensi (Skala 

Likert) 

Nilai 

TCR 

Rata-rata 

tertimbang 

1 2 3 4   

Toleransi T1 0 8 10 12 94 3,13 

T2 0 3 19 8 95 3,17 

T3 1 2 15 12 98 3,27 

T4 0 8 7 15 97 3,23 

Dialog antaragama D1 3 8 10 9 85 2,83 

D2 1 9 14 6 85 2,83 

D3 0 9 9 12 93 3,1 

D4 2 9 13 6 83 2,77 

D5 5 9 7 9 80 2,67 

Menjauhi ekstremisme E1 2 0 12 16 102 3,4 

E2 0 10 9 11 91 3,03 

E3 0 3 19 8 95 3,17 

E4 1 4 16 9 93 3,1 

E5 0 8 7 15 97 3,23 

Keadilan sosial K1 1 2 17 10 96 3,2 

 K2 1 1 15 13 100 3,33 

K3 0 2 6 22 110 3,67 

K4 3 3 12 12 93 3,13 

K5 2 0 14 14 100 3,33 

K6 1 2 12 16 105 3,4 

 Rata-rata 3,15 

Kriteria Baik 

 



Jumat Keagamaan: Jurnal Pengabdian Masyarakat  

Vol.6 No.3 Desember 2025 
 

 

 

               
 

Gambar 1. Foto Pelaksanaan Kegiatan Moderasi Beragama 

 

SIMPULAN 
Moderasi beragama adalah kunci untuk menciptakan harmoni dalam masyarakat yang beragam, khususnya 

di Kota Yogyakarta. Muslimat NU memiliki peran strategis dalam menyebarkan nilai-nilai moderasi 

beragama melalui keluarga dan komunitas. Dengan mengedepankan sikap toleran, menjauhi ekstremisme, 

dan mempromosikan dialog antaragama dan budaya, diharapkan tercipta masyarakat yang damai dan 

harmonis. Implementasi moderasi beragama harus dilakukan secara berkelanjutan melalui kajian, 

pendidikan keluarga, kegiatan sosial dan budaya, serta pemanfaatan media. Hanya dengan demikian, peran 

Muslimat NU dalam menciptakan masyarakat yang moderat dan toleran dapat terwujud dengan baik. 

Berikut beberapa rekomendasi atas kegiatan ini antara lain:  1) perlu dilakukan penguatan pendidikan 

terkait moderasi beragama baik dalam lingkup keluarga maupun komunitas, khususnya bagi generasi muda. 

2) Untuk mendorong penerapan moderasi beragama secara konkret, dapat dikembangkan lebih banyak 

program sosial dan budaya yang melibatkan berbagai lapisan masyarakat. Kegiatan ini diharapkan dapat 

menjadi media untuk mempererat solidaritas serta memperkuat toleransi antaragama dan budaya. 3) 

Pemanfaatan media sosial dan media massa harus dioptimalkan untuk menyebarkan pesan-pesan moderasi 

beragama dengan membuat konten edukatif dan inspiratif yang mengedepankan nilai toleransi dan dialog 

antaragama. 4) perlu meningkatkan kerja sama dengan pemerintah, lembaga agama, dan komunitas lainnya 

untuk mendukung upaya moderasi beragama. Melalui kolaborasi, berbagai kegiatan yang mempromosikan 

dialog antaragama dapat dilakukan secara lebih efektif dan berkesinambungan. 5) Perlu terus meningkatkan 

kapasitas kepada masyarakat  agar mampu menjadi agen perubahan di masyarakat. Peningkatan kapasitas 

ini bisa dilakukan melalui pelatihan, seminar, dan kegiatan pengembangan diri yang bertujuan untuk 

memperkuat pemahaman serta penerapan nilai-nilai moderasi beragama. 6) untuk memastikan efektivitas 

program moderasi beragama, diperlukan mekanisme monitoring dan evaluasi secara berkala. Hal ini 

bertujuan agar setiap kegiatan yang dilakukan dapat ditingkatkan dan disesuaikan dengan kebutuhan 

masyarakat.  

 

DAFTAR RUJUKAN 

Abbas, A. F., & Afifi, A. A. (2021). Pengembangan Kurikulum Moderasi Islam (Wasathiyyah) dan 

Karakter Muslim Moderat yang Bertakwa di dalam Lingkungan Muhammadiyah. AL-IMAM: 

Journal on Islamic Studies, Civilization and Learning Societies, 2, 7–17. 

Abdullah, H., Anifatul, K., Danur, P. P. E., Herindar;, Fahmi, S. A., Hanif, F. Y. H. H., Adinugraha;, Inneu;, 

Mutiara, M., Irpan, S., Ardhana;, I. A., Muhammad Abdul Aziz; Muhammad Shulthoni; Nur 

Hendrasto, R., & Bin Nasarruddin, Tika Prihatiningsih, Y. A. A. (2023). Moderasi Beragama di 

Tengah Isu Kontemporer. In Kementerian Agama RI (Vol. 13). 

Akhmadi, A. (2019). Moderasi Beragama Dalam Keragaman Indonesia Religious Moderation in Indonesia 

’ S Diversity. Jurnal Diklat Keagamaan, 13(2), 45–55. 

Ali, Y. F. (2017). Upaya Tokoh Agama Dalam Mengembangkan Sikap Toleransi Antarumat Beragama. 

Untirta Civic Education Journal, 2(1). 

Aziz, A. A., Masykhur, A., Anam, A. K., Muhtarom, A., Masudi, I., & Duryat, M. (2019). Implementasi 

Moderasi Beragama Dalam Pendidika Islam. In Direktorat Jenderal Pendidikan Islam Kementerian 

Agama Republik Indonesia. 



Jumat Keagamaan: Jurnal Pengabdian Masyarakat  

Vol.6 No.3 Desember 2025 
 

 

 

Fitriani, S. (2020). Keberagaman dan Toleransi Antar Umat Beragama. Analisis: Jurnal Studi Keislaman, 

20(2), 179–192. 

Kementerian, A. R. I. (2019). Tanya Jawab Moderasi Beragama. In Badan Litbang dan Diklat Kementerian 

Agama RI (Vol. 01). 

Krismiyanto, A., & Kii, R. I. (2023). Membangun Harmoni Dan Dialog Antar Agama Dalam Masyarakat 

Multikultural. Jurnal Review Pendidikan Dan Pengajaran (JRPP), 6(3), 238–244. 

Masyhur, L. S., Hermanto, B., Palawa, A. H., Ansor, M., & Al Amin, M. (2024). Penguatan Moderasi 

Beragama Guru dan Penyuluh Agama Islam Riau melalui Wrkshop Virtual Literasi Keagamaan 

Lintas Budaya. Jurnal Widya Laksmi: Jurnal Pengabdian Kepada Masyarakat, 4(2), 78–87. 

Nurfitria, N. (2023). Peran Fatayat NU dalam Pengarusutamaan Moderasi Beragama di Provinsi Banten. 

At TAWASUL: Jurnal Komunikasi Dan Penyiaran Islam, 2(2), 50–59. 

Putri, S. N. A., & Fadlullah, M. E. (2022). Wasathiyah (Moderasi Beragama) Dalam Perspektif Quraish 

Shihab. INCARE, International Journal of Educational Resources, 3(1), 66–80. 

Riduwan, A. (2007). Rumus dan Data dalam Aplikasi Statistika. Alfabeta. 

Rizal, D. A., & Kharis, A. (2022). Kerukunan dan Toleransi Antar Umat Beragama dalam Mewujudkan 

Kesejahteraan Sosial. KOMUNITAS, 13(1), 34–52. 

Rofiqoh, I., & Zulhawati, Z. (2020). Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif, dan Campuran (1st ed.). 

Pustaka Pelajar. 

Vinkasari, E., Cahyani, E. T., Akbar, F. D., & Santoso, A. P. A. (2020). Toleransi Antar Umat Beragama 

Di Indonesia Untuk Mempertahankan Kerukunan. Prosiding Seminar Nasional Hukum, Bisnis, Sains 

Dan Teknologi, 1, 67. 

  


